
SOBRE CAUSOS CONTO E LENDAS 

 

 

Este site tem por objetivo registrar em forma literal alguns dos causos contos 

e lendas que contribuem para a formação da identidade cultural da cidade de 

Siderópolis e que compõem parte do patrimônio cultural imaterial da cidade, 

expondo detalhes de nossa cultura, religiosidade, crenças e costumes, além de fatos 

históricos da cidade.  

Na linguagem popular, podemos descrever as lendas como sendo relatos 

fantasiosos que podem ou não, nascer a partir de acontecimentos históricos e sendo 

contadas de geração em geração como uma verdade.  



Os causos, são histórias que alguém afirma ter vivenciado, podendo ser 

reais, inventadas ou modificadas de acordo com os interesses de quem conta, afinal 

como diz o ditado: "quem conta um conto aumenta um ponto". 

Já os contos, são pequenas narrativas fantasiosas com início meio e fim, 

geralmente nascidas da imaginação popular, na maioria das vezes sem 

personagens reais, contexto ou embasamento histórico.  

Todos esses gêneros nos remetem a figura do narrador ou do contador de 

histórias, que são pessoas que desenvolveram no decorre do tempo narrativas e 

oratória que deixavam essas histórias muito mais atraentes. Lembro que quando 

criança, adorava ouvir essas histórias, lendas fantásticas com fantasmas e 

acontecimentos paranormais que eram contadas nas reuniões de família. Recordo 

com carinho que na infância, nos dias chuvosos de inverno, passava horas em volta 

do fogão a lenha ouvindo histórias contadas por minha nonna, Tereza Marcon De 

Bona (em memória), muitas dessas histórias mantive na memória e muitas outras, 

creio, posso ter esquecido e hoje descansam para sempre junto a memória   da 

nonna.  

No mundo contemporâneo, cada vez mais as pessoas têm perdido o habito 

de contar histórias, sabemos que com o avanço das novas tecnologias, muitas 

destas histórias que ao longo dos anos foram contadas de geração em geração tem 

padecido junto com seus narradores e correm o risco de serem esquecidas para 

sempre, simplesmente por que as pessoas atraídas pela conectividade da internet 

têm perdido o habito da conversa.  

Em um mundo cada vez mais cético muitas dessas histórias fantásticas 

podem nos parecerem fantasiosas e irrelevantes do ponto de vista racional, no 

entanto, não nos damos conta que o conteúdo destes relatos traz muito mais que a 

descrição de uma história, elas nos revelam detalhes preciosos de nossa cultura 

imaterial e identidade cultural.  

Os bens culturais de natureza imaterial dizem respeito àquelas práticas e 

domínios da vida social que se manifestam em saberes, ofícios e modos de fazer; 

celebrações; formas de expressão cênicas, plásticas, musicais ou lúdicas; e nos 

lugares (como mercados, feiras e santuários que abrigam práticas culturais 

coletivas) (BRASIL, 2014, p. 1).  

Se à primeira vista pode parecer estranho que histórias fantásticas a 

respeito de assombrações como as contadas nas lendas do túnel de Siderópolis por 



exemplo, ou outras espalhadas pelo Brasil, possam ter valor reconhecido pela 

academia, quando analisamos mais a fundo o conteúdo dessas narrativas, podemos 

identificar traços importantes de uma cultura, sendo possível relacionar o conteúdo 

destas histórias  à identidade cultural de um local ou de um determinado povo, assim 

como afirma Carvalho Neto Terceiro ([200-], p. 4): 

 

No Brasil, país de maioria católica, as histórias populares vão de encontro 
com a religião cristã. O povo coloca muito da sua crença nas histórias 
populares ou lendas e isso foi gradativamente enriquecido pelas culturas 
que aqui se homogeneizaram como a cultura africana e a indígena. 

 

Nas histórias que surgem em Siderópolis não é diferente: à medida que, 

juntamos as peças desse misterioso quebra-cabeça, cada informação passa a 

ganhar um sentido. Assim, é possível observar que as histórias trazem em seu 

conteúdo muito das práticas e crenças de nosso povo, encaixando-se também no 

que conhecemos como lendas urbanas.  

Segundo Dion (2008), o termo “lendas urbanas” é relativamente novo, tendo 

se originado entre as décadas de 1970 e 1980 entre folcloristas americanos, para 

designar anedotas da vida moderna que eram contadas como verdades. Essas 

lendas geralmente têm sua origem por meio de informações não confirmadas, quase 

sempre com procedência anônima, consequentemente duvidosa, e que são 

passadas de geração para geração por meio oral. No entanto longe de serem 

histórias insignificantes, as lendas urbanas podem trazer em si uma mensagem em 

seu conteúdo que revela detalhes acerca dos costumes e valores éticos de 

determinada sociedade.  

O fato dos causos contos e lendas serem transmitidas de forma oral traz à 

tona ainda questões discutidas por Benjamin (1985) em seu famoso texto “O 

Narrador”, em que o autor alerta para o conteúdo “subliminar’’ das narrativas, que 

tendem a serem expostas segundo os valores considerados importantes pelo 

narrador, as interpretações da forma de narrar sugeridas pelo autor podem 

perfeitamente se aplicar ao conteúdo das lendas causos e contos que conhecemos.  

 

Tudo isso esclarece a natureza da verdadeira narrativa. Ela tem sempre em 
si às vezes de formar (sic) latente, uma dimensão utilitária, essa utilidade 
pode consistir seja num ensinamento, seja numa sugestão prática, seja num 
provérbio ou numa norma de vida – de qualquer forma o narrador é alguém 
que sabe dar conselhos (BENJAMIN, 1985, p. 200).  



Dar conselhos parece mesmo ser um dos principais objetivos dessas 

histórias urbanas; conselhos esses sempre relacionados à moral ou a conceitos 

defendidos pelo narrador. Tomemos como exemplo uma velha lenda, muito 

conhecida entre os católicos: da menina que resolveu ir a um baile na Sexta-feira 

Santa e que, tendo encontrado um rapaz com quem dançou, ficou horrorizada ao 

perceber que o moço possuía cascos semelhantes aos de um boi em lugar dos pés.  

É possível observar no conteúdo dessa lenda a forte influência das tradições 

católicas, considerando que a Sexta-feira Santa é um dia sagrado do calendário 

cristão. Certamente a história é uma forma de reprimir ou desencorajar uma conduta 

supostamente pecaminosa, expondo as possíveis consequências do ato, já que a 

mensagem parece um nítido alerta a quem resolve “burlar” as tradições religiosas, 

correndo assim o risco de se deparar com o que a lenda sugere ser o capeta.  

Analisando o contexto envolvido na formação de várias lendas urbanas, é 

possível observar que o surgimento da maioria dessas histórias está, de alguma 

forma, relacionado à insegurança que muitas vezes o “algo novo” ou desconhecido 

causa na população, que busca de alguma forma argumentar esse medo em 

narrativas que se baseiam em experiências, como forma de afirmação e 

convencimento.  

É nessa linha de interpretação que podemos, por exemplo, aplicar ao 

surgimento de várias lendas urbanas, até mesmo na internet, como as inúmeras 

mensagens de alerta que têm se multiplicado em compartilhamentos pelas redes 

sociais. Lembro-me de algumas crenças que começaram a surgir após a rápida 

popularização dos aparelhos celulares, no início do Século XXI: postagens 

eletrônicas alertavam para o possível perigo de explosão ao se deixar aparelhos 

celulares próximos de geladeiras ou fornos micro-ondas, ou de falar ao celular 

estando ele conectado ao carregador; o fato teria, segundo os relatos, causado 

acidentes com várias pessoas. Assim como em várias outras, essas lendas parecem 

expressar muito mais um medo popular do que uma informação embasada em 

confirmações técnicas.  

Mais recentemente, acompanhamos, em Criciúma, cidade vizinha a 

Siderópolis, a chegada de um grande número de imigrantes, dentre eles ganeses e 

haitianos, em um contexto que se assemelha, de certa forma, e dada as devidas 

proporções, ao vivido em Siderópolis, com a chegada de operários vindos de outros 

estados, para trabalhar na construção da ferrovia e do túnel, a partir de 1943. É 



possível, nos dois casos, atribuir à insegurança da população local, que com certa 

resistência ao novo e de certa forma desconhecido, tem criado lendas que 

justifiquem ou legitimem de alguma forma esse medo, como não sendo um medo 

“bobo” e sem fundamento. No caso do túnel, com as lendas que surgiram de que 

esses funcionários eram bandidos e fugitivos violentos vindos de outros estados e 

que posteriormente deram origem a crença de que o túnel seja mal assombrado, e 

no caso mais recente dos imigrantes ganeses e haitianos, histórias infundadas  

começaram a rodar pela cidade e região, afirmando que esses grupos de pessoas  

estariam se alimentando com carne de cachorro, tendo inclusive, segundo relatos, 

praticamente acabado com a população de cães abandonados de um bairro onde 

moravam. Informações desencontradas davam conta de que uma matéria teria saído 

no jornal afirmando a prática, ou que vários ossos de animais teriam sido 

encontrados no quintal de uma casa de imigrantes. O fato certamente incomodou e 

gerou o descontentamento de muita gente desinformada, e pior, possivelmente pode 

ter contribuído para o aumento do nível de rejeição desse grupo de imigrantes frente 

à população local. Mais uma vez, os fatos revelam a influência que as lendas podem 

exercer nos conceitos de uma sociedade, algumas vezes zelando pelos costumes 

morais, por outras alimentando preconceitos infundados, que podem inclusive 

contribuir para a segregação étnica.  

Embora a interpretação dessas lendas não seja algo fácil, por conter em 

suas narrativas muito do íntimo desconhecido de cada pessoa, seu conteúdo, 

mesmo que aparentemente duvidoso, sempre traz informações que podem auxiliar 

no estudo das relações humanas, sociais e culturais, como, por exemplo, a 

interpretação dos medos, práticas, crenças e religiosidades, que revelam muito dos 

traços, tradições e do cotidiano de cada sociedade e que, muitas vezes, não são 

relatadas ou registradas de forma tão direta, mas se manifestam em práticas que 

precisam ser identificadas, decifradas e também preservadas.  

Assim como no caso dos bens culturais materiais, para os quais se tornam 

necessárias medidas de preservação, mantendo-se atenção ao perigo de que esses 

sucumbam ao descaso e deixem de existir materialmente, também precisamos, a 

partir da valorização de nossa cultura, preservar nossos bens imateriais, a fim de 

garantir o registro e sobrevivência de nossos costumes para as futuras gerações. 

Lemos (1981, p. 29) afirma que registrar é sinônimo de preservar: “Assim, preservar 

não é só guardar uma coisa, um objeto uma construção, um miolo histórico de uma 



grande cidade velha. Preservar também é gravar depoimentos, sons, músicas 

populares e eruditas”.  

O relato de lendas fantásticas por meio de narrativas tem, como alerta 

Benjamin (1985), se perdido e, consequentemente, corremos o risco de perder 

muitas dessas histórias, com o problema crônico que tem se apresentado nas 

sociedades modernas, em que as pessoas já não têm paciência para ouvir histórias. 

Pior, corremos o risco de perder um elo de nossa identidade cultural, capaz de 

contribuir para a compreensão de nossas relações sociais.  

 

Por: Macsuel De Bona, historiador, pós-graduado em Patrimônio Cultural. 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

BENJAMIN, Walter. Obras escolhidas: magia e técnica, arte e política. São Paulo, 
Brasiliense, 1985. 
 

CARVALHO NETO TERCEIRO, Valdemar Ferreira de. O poder do imaginário 
popular. [200-]. No prelo. Disponível em: 
<http://www.educadores.diaadia.pr.gov.br/arquivos/File/2010/artigos_teses/LinguaPo
rtug uesa/artigos/valdema_ferreira.pdf>.  
 

DION, Sylvie. A Lenda Urbana: um gênero narrativo de grande mobilidade cultural. 
Boitatá, Londrina, v. 01, n. 6, p.1-13, dez. 2008. Disponível em: 
<http://revistaboitata.portaldepoeticasorais.com.br/site/arquivos/revistas/1/lenda 
urbana Sylvie Dion ok.pdf>.  
 

LEMOS, Carlos A.C. O que é patrimônio histórico. 5. ed. São Paulo: Brasiliense, 
1987. 
  

 

 

 

http://www.educadores.diaadia.pr.gov.br/arquivos/File/2010/artigos_teses/LinguaPortug%20uesa/artigos/valdema_ferreira.pdf
http://www.educadores.diaadia.pr.gov.br/arquivos/File/2010/artigos_teses/LinguaPortug%20uesa/artigos/valdema_ferreira.pdf
http://revistaboitata.portaldepoeticasorais.com.br/site/arquivos/revistas/1/lenda%20urbana%20Sylvie%20Dion%20ok.pdf
http://revistaboitata.portaldepoeticasorais.com.br/site/arquivos/revistas/1/lenda%20urbana%20Sylvie%20Dion%20ok.pdf

